
122

วารสารสุขภาพจิตแห่งประเทศไทย ปีที่ ๒๒ ฉบับที่ ๒ ปี ๒๕๕๗

บทความพิเศษ :
สติและกระบวนการบำ�บัด 
(Mindfulness and therapeutic process) 

ชัชวาลย์ ศิลปกิจ, ปร.ด.

	 กระบวนการจิตบำ�บัดทุกรูปแบบเริ่มต้น

ด้วยการสร้างสัมพันธภาพ ที่เรียกว่า therapeutic 

relationship หรอืมชีือ่เรยีกอยา่งอืน่ ไดแ้ก ่therapeutic 

alliance, helping alliance และ working alliance มี

งานวิจัยที่แสดงให้เห็นว่า วิธีการบำ�บัดรูปแบบต่างๆ 

มีอิทธิพลต่อผลการบำ�บัดไม่มากนักคือประมาณ 

ร้อยละ 15 ปัจจัยที่มีผลต่อการบำ�บัดมากที่สุดเป็น

ปัจจัยที่ไม่เกี่ยวข้องกับการบำ�บัด (extratherapeutic 

factors) มีอิทธิพลสูงถึงร้อยละ 40 ส่วนปัจจัยที่

เกีย่วขอ้งกบัการบำ�บดั (intratherapeutic factors) ทีม่ ี

อิทธิพลต่อผลการบำ�บัดมากที่สุดคือ therapeutic 

relationship (ตารางที่ 1) 

ตารางที่ 1	 ปัจจัยที่มีผลต่อการบำ�บัด1

ร้อยละ 15	 เป็นผลจากรูปแบบการรักษาและวิธีการ

ร้อยละ 40 	เกิดจากปัจจัยภายนอกการบำ�บัดเช่น โรคซึมเศร้าอาจจะมีอาการดีขึ้นได้หลังจากได้งานทำ�

ร้อยละ 15 	เป็น placebo effect & ผลจากความหวังที่มีต่อการเปลี่ยนแปลง 

ร้อยละ 30 	มาจากปจัจยัทีท่กุการบำ�บดัมเีหมอืนๆ กนั คอื คณุลกัษณะของผูบ้ำ�บดัและ therapeutic relationship

 

	 องค์ประกอบที่สำ�คัญของ therapeutic 

alliance คอื ความเหน็อกเหน็ใจ (empathy) และความ

เกี่ยวข้องระหว่าง empathy กับ mindfulness

Therapeutic alliance คืออะไร

	 Therapeutic alliance คือความเข้าใจ

ระหว่างผู้ป่วยและผู้บำ�บัด ว่า ผู้บำ�บัดจะมุ่งมั่นช่วย

เหลือผู้ป่วยบรรลุเป้าหมายของการรักษาอย่างมี

ประสทิธภิาพดว้ยความเอาใจใส ่(care) และปรารถนา

ให้ผู้ป่วยพ้นจากความทุกข์ (compassion : compas-

sion มีรากศัพท์มาจาก com = with; passio = 

to suffer ตรงกับคำ�ว่า กรุณาคือความปรารถนาให้ 

ผู้อื่นพ้นทุกข์ ไม่ได้หมายถึงทุกข์ไปกับผู้อื่นด้วย) ใน

ขณะเดียวกับผู้ป่วยก็มุ่งมั่นที่จะให้เกิดความเข้าใจ

และความตระหนักในสภาพจิตใจของตนเองมากขึ้น

ซึ่งจะทำ�ให้เกิดการเปลี่ยนแปลงความคิด ความรู้สึก 

พฤติกรรมและสัมพันธภาพที่ยั่งยืน

	 ถ้าผู้บำ�บัดขาดความตระหนักว่า ในใจ

ของตนเองเป็นอย่างไร มีความกังวล มีความลังเล

user
Text Box
10.14456/dmhjournal.2014.12



123

Journal of Mental Health of Thailand 2014; 22(2) 

สงสัย มีอคติต่อผู้ป่วยหรือไม่ จะทำ�ให้ therapeutic 

alliance ไมพ่ฒันา คอื ผูป้ว่ยจะไมม่ัน่ใจในตวัผูบ้ำ�บดั

และไมม่คีวามมุง่มัน่ที่จะเปลีย่นแปลงตนเอง ในขณะ

เดียวกัน ผู้บำ�บัดก็จะไม่สามารถทำ�การบำ�บัดด้วย

ความกระตือรือร้นและเอาใจใส่ที่จะช่วยเหลือผู้ป่วย

เต็มความสามารถ

	 คุณสมบัติของผู้บำ�บัดที่ผู้ป่วยเห็นว่ามีผล

ต่อ therapeutic alliance คือ เห็นอกเห็นใจ อบอุ่น 

เข้าใจและยอมรับ ไม่ตำ�หนิ เฉยเมยไม่ใส่ใจหรือ

ปฏิเสธ 

Empathy and mindfulness meditation

	 Roger ระบุเงื่อนไขหลักสามประการ

สำ�หรับการทำ�จิตบำ�บัดที่ประสบความสำ�เร็จคือ  

ผู้บำ�บัดมีความเห็นอกเห็นใจ ยอมรับอย่างไม่มี

เงือ่นไข (unconditional positive regard : unconditional 

ในที่นี้ Roger หมายถึง therapist ไม่มีเงื่อนไขว่า 

ผู้ป่วยจะต้องทำ�อะไรหรือเป็นอย่างไรจึงจะยอมรับ

หรือพอใจ ไม่ได้หมายถึงว่า ปราศจากเงื่อนไขใดๆ

โดยสิ้นเชิง) และ จริงใจ (genuineness) เงื่อนไขทั้ง

สามนี้มีความเกี่ยวเนื่องไม่แยกจากกันเพราะ ความ

เห็นอกเห็นใจมีความสำ�คัญสำ�หรับการที่ผู้บำ�บัดจะ

ยอมรับและมีความจริงใจต่อผู้ป่วย2

	 Martin3 เห็นว่า mindfulness น่าจะเป็น

ปัจจัยร่วมที่สำ�คัญที่สุดสำ�หรับการบำ�บัดทุกๆ วิธี  

มีการศกึษาพบว่า การฝึกสติ (mindfulness practice) 

มีส่วนส่งเสริมให้เกิดความเห็นอกเห็นใจ4 และทำ�ให้

เกิด therapeutic alliance 

	 ผู้บำ�บัดที่ฝึกเจริญสติจะสามารถรู้เท่าทัน

การเปลี่ยนแปลงในจิตใจของผู้ป่วย ยอมรับผู้ป่วย

ด้วยใจที่เป็นกลาง ส่งผลให้ผู้ป่วยรู้สึกว่าได้รับความ

เขา้ใจ และการยอมรบัจากผูบ้ำ�บดั ทำ�ใหก้ระบวนการ

บำ�บัดได้ผลดีขึ้น

ทำ�อย่างไรจึงจะทำ�ให้ผู้บำ�บัดมีคุณสมบัติดังกล่าว? 

	 การฝึกอบรมสำ�หรับผู้บำ�บัดส่วนใหญ่

เน้นไปที่เทคนิค วิธีการ แบบแผนหรือกระบวนการ 

ในการบำ�บัด ไม่ได้เน้นเรื่องการฝึกฝนให้สามารถ

สร้าง therapeutic alliance โดยตรง อาจจะเนื่องจาก

เห็นว่า เป็นเรื่องของเจตคติ (attitude) ซึ่งแก้ไขและ

วัดผลการเปลี่ยนแปลงได้ยาก ดังกล่าวมาแล้วว่า 

ปัจจัยหลักสำ�หรับ therapeutic alliance คือ ความ

เห็นอกเห็นใจซึ่งต้องอาศัยการฟังอย่างลึกซึ้ง มีใจ

ตั้งมั่นเป็นกลาง อยู่กับปัจจุบัน ไม่มีอคติ ทั้งหมดนี้

ต้องอาศัยการมีสติ (mindfulness) เป็นพื้นฐาน ลอง

จินตนาการ ในระหว่างการบำ�บัดผู้บำ�บัดมีอาการ

ใจลอย หรือ กังวลเรื่องต่างๆ เผลอสติไม่รู้สึกตัว 

ย่อมไม่สามารถฟังเรื่องราวโดยตลอด หรือ ฟังแล้ว 

เผลอมีการตัดสินหรือด่วนสรุป ย่อมไม่เป็นผลดีต่อ

กระบวนการบำ�บัด

Therapeutic alliance and mindful practice

	 การฝึกเจริญสติช่วยพัฒนาความใส่ใจ 

(attention) ความเมตตา (compassion) ความเห็น

อกเห็นใจ (empathy) ช่วยให้ผู้บำ�บัดจดจ่อกับการฟัง  

มีใจเป็นกลางไม่หลงด่วนตัดสินไปด้านใดด้านหนึ่ง 

การฟังอย่างมีสติจะฟังได้อย่างลึกซึ้ง ทำ�ให้มีความ

เข้าใจ เห็นใจ มีความรักความเมตตากรุณาต่อผู้ป่วย 

จิตใจของผู้บำ�บัดเองก็จะมีความเบิกบาน เป็นสุขใน

การดูแลผู้ป่วย การฝึกสติต่อเนื่อง จะทำ�ให้มีจิตใจ 

ที่ตั้งมั่นหรือมีสมาธิ ซึ่งมีความสำ�คัญต่อกระบวนการ

สร้างสัมพันธภาพในการบำ�บัดอย่างยิ่ง5 



124

วารสารสุขภาพจิตแห่งประเทศไทย ปีที่ ๒๒ ฉบับที่ ๒ ปี ๒๕๕๗

Therapeutic process

	 ในการทำ�จิตบำ�บัดไม่ว่าด้วยวิธีการใด 

หน้าที่ที่สำ�คัญของผู้บำ�บัดคือ สร้างเงื่อนไขและสิ่ง

แวดล้อมที่เอื้อต่อการพัฒนาหรือเติบโตของผู้ป่วย 

ซึ่งได้แก่การทำ�ให้ผู้ป่วยรู้สึกว่าได้รับการยอมรับ 

ความเข้าใจอย่างไม่มีเงื่อนไขและจริงใจ2 สำ�หรับ

ผูป้ว่ยแลว้การไดร้บัความเขา้ใจและยอมรบัอยา่งไมม่ี

เงือ่นไข ทำ�ใหผู้ป้ว่ยเขา้ใจและยอมรบัตวัเองได ้คลาย

ความเครียด ความกังวล กลับมาอยู่กับปัจจุบัน มี

ความพร้อมที่จะเรียนรู้และพัฒนาตนเองด้วยจิตใจ

ที่ตั้งมั่น เป็นกลางได้มากขึ้น หัวใจสำ�คัญของการ

บำ�บัดจึงอยู่ที่การทำ�ให้ผู้ป่วยสามารถสังเกต สืบค้น

และเผชญิกบัปญัหาภายในใจอยา่งตรงไปตรงมาดว้ย

จิตใจที่ตั้งมั่นเป็นกลาง วิธีที่เรียบง่ายตรงไปตรงมา

คือ การฝึกสติ 

	 ปัจจุบันมีการทำ�จิตบำ�บัดที่มุ่งเน้นการ

ฝึกเจริญสติ (mindfulness based psychotherapy) 

โดยตรงไดร้บัการยอมรบัและแพรห่ลายอยา่งรวดเรว็ 

หลักการสำ�คัญคือ ช่วยให้ผู้ป่วยตระหนักรู้ (aware) 

อารมณ์ ความรู้สึก ความคิดนึกของตนเองด้วยใจ 

ที่เป็นกลาง ยอมรับ (accept) เปรียบเสมือนการฝึก

มองตนเองจากภายนอกอย่างไม่มีส่วนได้ส่วนเสีย 

เมื่อฝึกบ่อยๆจิตใจจะตั้งมั่นเป็นกลางได้มากขึ้น รับรู้ 

ปญัหาอยา่งตรงไปตรงมา ไมม่อีคตหิรอืหลงปรงุแตง่

ไปตามประสบการณ์ในอดีตที่เป็นปมขัดแย้งในใจ 

ตรงกบัหลกัพทุธศาสตรท์ีอ่ธบิายสาเหตสุำ�คญัทีท่ำ�ให้

เกิดความทุกข์คือ การปฏิเสธหรือไม่รู้ความจริงที่ว่า  

พืน้ฐานของชวีติมคีวามทกุขเ์ปน็ปกตอิยูแ่ลว้ ความทกุข์

กายทุกข์ใจเป็นธรรมชาติธรรมดาของชีวิตหลีกเลี่ยง 

ไมไ่ด ้Sigmund Freud เรยีกความทกุขแ์บบนีว้า่ ordi-

nary suffering (บางคนเรยีกวา่ existential suffering) 

เมื่อยังไม่รู้หรือปฏิเสธ ordinary suffering ก็จะดิ้นรน

เพือ่หนคีวามทกุขเ์กดิเปน็ความทกุขท์ีซ่อ้นขึน้มา ความ

ทุกข์แบบนี้เห็นชัดในผู้ป่วย Freud เรียกว่า neurotic 

suffering และกล่าวว่า การทำ�จิตบำ�บัดเป็นการ

เปลีย่นจาก neurotic suffering ใหก้ลายเปน็ ordinary 

suffering สำ�หรับหลักพุทธศาสตร์มีเป้าหมายเพื่อให้

พ้นจาก ordinary suffering เมื่อศึกษาปฏิบัติจนเห็น

ความจริงชัดแจ้งว่า ordinary suffering เป็นอย่างไร

แล้วจิตก็จะปล่อยวางจากทุกข์ วิธีการศึกษาปฏิบัติก็

เริม่ตน้ดว้ยการเรยีนรูจ้ติทีไ่มเ่ปน็ปกตไิดแ้ก ่จติทีห่ลง

ไปกบัความคดินกึ จตินาการ ความรูส้กึ เมือ่ใดกต็าม

ที่รู้ว่า จิตหลงไปในความคิด ความรู้สึก ไม่เป็นปกติ 

จิตก็กลับสู่ความเป็นปกติคือ เป็นกลางหลุดพ้นจาก

อทิธพิลของความคดิ ความปรงุแตง่ไดช้ัว่คราว ความ

ทกุขท์ีเ่กดิจากการดิน้รนเพราะอยากหายทกุขก์ล็ดลง 

มีความสุข ความผ่อนคลายขึ้น

	 ตัวอย่างผู้ป่วยหญิงวัยรุ่นอายุ 20 ปี  

วนิจิฉยับคุคลกิภาพแบบก้ำ�กึง่ (borderline personality) 

รับไว้ในโรงพยาบาลหลายครั้งด้วยพฤติกรรม

พยายามฆ่าตัวตาย ครั้งสุดท้ายรับไว้ในโรงพยาบาล

เพราะผู้ป่วยกระโดดตึก แขนหัก ระหว่างอยู่ใน 

โรงพยาบาล มอีารมณห์งดุหงดิ ควบคมุอารมณไ์มค่อ่ย 

ได้ กลางคืนอาละวาดขอโทรศัพท์หาแฟนเพราะรู้สึก

เศร้า เหงา ต้องได้ยาฉีดทุกคืน ทีมรักษาเห็นว่า  

ผู้ป่วยได้รับการรักษาด้วยยาและการทำ�จิตบำ�บัดทุก

อย่างแล้วอาการยังไม่ดีขึ้น จึงได้ทดลองใช้หลักพุทธ

ศาสตร์คือ ให้ผู้ป่วยรับรู้และยอมรับความรู้สึก โดย

บอกผู้ป่วยว่า ทีมผู้รักษาและตัวผู้ป่วยได้พยายาม 

ทำ�ทุกอย่างแล้ว แต่ไม่ได้ผล ยังมีอีกวิธีที่ยังไม่ได้ใช้

คือ เลิกดิ้นรน เลิกพยายามทำ�อะไร ลองหยุดพัก 

ดู อยู่เฉยๆ ไม่ต้องทำ�อะไร ใจรู้สึกอย่างไรให้รับรู้



125

Journal of Mental Health of Thailand 2014; 22(2) 

แล้วอยู่กับมัน ถ้าทนไม่ไหวให้เข้าห้องแยก ผู้ป่วย

ปฏิบัติตามคืนแรกไม่ต้องใช้ยาฉีด วันต่อมาผู้ป่วย

ขอลองหยุดยาทั้งหมดโดยค่อยๆ ลดขนาดยาลง

จนหยุดยาทุกตัวในเวลาประมาณสามสัปดาห์ หลัง

จำ�หน่ายผู้ป่วยไม่ต้องรับประทานยา สามารถกลับ

ไปเรียนหนังสือ โดยมีผลสัมฤทธิ์ทางการศึกษาเกรด 

4 ผู้ป่วยยังมีความวิตกกังวลอยู่บ้าง กลัวว่าจะทำ�ได้

ไม่ดี แต่ไม่ทุกข์มาก เพราะระลึกรู้ได้มากขึ้น ความ

ดิ้นรนน้อยลง

	 จากตัวอย่างเห็นชัดเจนว่า อาการหรือ

ปัญหาของผู้ป่วยคือ การแสดงออกของความดิ้นรน

ที่จะจัดการให้พ้นจากความรู้สึกทางลบ อยากสลัด

ออก ไม่อยากอยู่ในความรู้แบบนั้น มีผู้เสนอสมการ

ที่แสดงถึงหลักการของพุทธศาสตร์ได้กระจ่างดังนี้6

suffering = pain x resistance 

	 ในที่นี้ suffering คือ ความทุกข์ที่ผู้ป่วย

กำ�ลังเผชิญซึ่งเป็นผู้มาจากความรู้สึกเจ็บทางจิตใจ 

(psychological หรอื emotional pain) เชน่ เศรา้ เหงา 

ไร้ค่า แค้นใจ และการปฏิเสธหรือต่อต้านความรู้สึก

เหล่านั้น ถ้าใช้วิธีจิตบำ�บัดทั่วไปก็จะตั้งเป้าหมายที่

การขจัด pain โดยการช่วยให้ผู้ป่วยมีกำ�ลังใจ รู้สึกมี

คุณค่า ให้อภัย ฯลฯ อย่างนี้เป็นการรักษา neurotic 

suffering แต่หลักพุทธศาสตร์ตั้งเป้าที่การขจัด  

resistance เมื่อยอมรับความเป็นธรรมดาของ pain  

ไม่ต่อต้าน ไม่ดิ้นรน resistance เป็นศูนย์ suffering 

กห็มดเปน็ศนูยไ์ป เปน็รกัษาทีร่ากเหงา้ของความทกุข์

อย่างแท้จริง 

ผู้บำ�บัดต้องฝึกสติด้วยหรือไม่?

	 มีข้อสรุปที่ชัดเจนแล้วว่า ผู้บำ�บัดจะไม่

สามารถสอนให้ผู้ป่วยเจริญสติได้ดีหากตัวเองเอง 

ไม่มีประสบการณ์ในการฝึกปฏบัติด้วยตนเอง 

นอกจากนี้แล้วกุญแจสำ�คัญของการบำ�บัดโดยอาศัย

แนวการเจริญสติคือ การที่ผู้บำ�บัดมีความสามารถ

ที่จะอยู่กับปัจจุบันและฟังอย่างลึกซึ้งจึงจะเข้าใจและ

เห็นใจผู้ป่วย7 

จำ�เป็นต้องนับถือพุทธศาสนาหรือไม่?

	 แม้ว่าการเจริญสติจะมีกำ�เนิดจากพุทธ

ศาสนา แต่การฝึกสติไม่ผูกโยงกับการนับถือศาสนา

พุทธ หรือ หากพิจารณาว่าเป็นเทคนิควิธีการทาง

จิตวิทยาที่ค้นพบโดยพระสัมมาสัมพุทธเจ้า และผ่าน 

การพสิจูนแ์ละถา่ยทอดจนถงึปจัจบุนั ไมต่า่งกบัการเชือ่ 

แนวทฤษฎีจิตวิเคราะห์ของฟรอยด์ จึงไม่มีความ

จำ�เป็นต้องผูกโยงกับการนับถือศาสนา8 มีตัวอย่าง

ผู้ป่วยที่เข้ามาบำ�บัดด้วยการฝึกสติที่นับถือศาสนา

คริสต์โดยไม่มีปัญหาขัดแย้งแต่อย่างใด 

	 กลา่วโดยสรปุ สิง่สำ�คญัทีส่ดุในกระบวนการ

ทำ�จิตบำ�บัดคือ therapeutic relationship หน้าที่หลัก

สำ�หรับผู้บำ�บัดคือสร้างสิ่งแวดล้อมที่เอื้อต่อการเกิด 

therapeutic relationship ซึ่งประกอบด้วยฟังอย่าง

ใส่ใจ เข้าใจและยอมรับผู้ป่วยได้อย่างไม่มีเงื่อนไข 

และจริงใจ เหล่านี้ล้วนพัฒนาได้ด้วยการฝึกสติ



126

วารสารสุขภาพจิตแห่งประเทศไทย ปีที่ ๒๒ ฉบับที่ ๒ ปี ๒๕๕๗

References
1.	 Lambert MJ, Barley DE. Research summary on the 

therapeutic relationship and psychotherapy outcome. 

Psychotherapy 2001;38:357.

2.	 Rogers C. The necessary and sufficient conditions of thera-

peutic personality change. J Consul Psychol 1957;21:95.

3.	 Martin JR. Mindfulness: A proposed common factor. J 

Psychother Integration 1997;7:291-312.

4.	 Shapiro SL, Schwartz GE, Bonner G. Effects of mindful-

ness-based stress reduction on medical and premedical 

students. J Behav Med 1998;21:581-99.

5.	 Hick SF, Bien T. Mindfulness and the therapeutic relation-

ship: Guilford Press; 2010.

6. 	 Young S. Break through pain. Boulder: Sounds True 2004;

7.	 Shapiro SL, Carlson LE. The art and science of mindful-

ness: Integrating mindfulness into psychology and the help-

ing professions. Washington DC: American Psychological 

Association; 2009; p.15-29.

8.	 Kabat-Zinn J. Mindfulness-Based Interventions in context: 

past, present, and future. Clin Psychol Sci Prac 2003;10: 

144–56.

„∫ ¡—§√‡ªìπ ¡“™‘°«“√ “√ ÿ¢¿“æ®‘μ·Ààßª√–‡∑»‰∑¬
«—π∑’Ë.............‡¥◊Õπ............................. æ.». ...............

‡√’¬π ∫√√≥“∏‘°“√«“√ “√ ÿ¢¿“æ®‘μ·Ààßª√–‡∑»‰∑¬
¢â“æ‡®â“..................................... π“¡ °ÿ≈.......................................................

¡’§«“¡ª√– ß§å√—∫«“√ “√ ÿ¢¿“æ®‘μ·Ààßª√–‡∑»‰∑¬
‚¥¬  ¡—§√„ππ“¡Àπà«¬ß“π™◊ËÕ............................................................

 ¡—§√‡Õß
√ —∫«“√ “√ ÿ¢¿“æ®‘μ·Ààßª√–‡∑»‰∑¬ 1 ªï 3 ©∫—∫ 500 ∫“∑ ( à«πμ—«)

1 ªï 3 ©∫—∫ 600 ∫“∑ (Àπà«¬ß“π)
1 ªï 3 ©∫—∫ $ 25 (μà“ßª√–‡∑»)

™”√–§à“ ¡“™‘°‚¥¬ ∏π“≥—μ‘  —Ëß®à“¬ ª∑. “¢“¬àÕ¬°√–∑√«ß “∏“√≥ ÿ¢ √À— ‰ª√…≥’¬å 11004
„ππ“¡ π“ß»√’√—μπå ¡ß§≈∑√ß
‡ªìπ®”π«π‡ß‘π.................∫“∑ (.............................................)
‡ß‘π ¥
«‘∏’°“√Õ◊Ëπ (√–∫ÿ)................................................................

‚¥¬ àß„∫ ”§—≠√—∫‡ß‘π·≈–«“√ “√‰ª∑’Ë ™◊ËÕ....................π“¡ °ÿ≈.................................
‡≈¢∑’Ë................................μ√Õ°/´Õ¬...................................∂ππ................................
μ”∫≈/·¢«ß..........................Õ”‡¿Õ/‡¢μ............................®—ßÀ«—¥.............................
√À— ‰ª√…≥’¬å.................‚∑√. ...................................................................................

≈ß™◊ËÕ..............................................
  (.............................................)

       ºŸâ ¡—§√

‚ª√¥ àß„∫∫Õ°√—∫ ¡“™‘°«“√ “√ ÿ¢¿“æ®‘μ·Ààßª√–‡∑»‰∑¬·≈–‡Õ° “√¬◊π¬—π°“√™”√–‡ß‘π§à“ ¡“™‘°‰ª¬—ß
π“ß»√’√—μπå ¡ß§≈∑√ß °≈ÿà¡∑’Ëª√÷°…“°√¡ ÿ¢¿“æ®‘μ Õ“§“√ 1 ™—Èπ 3 °√¡ ÿ¢¿“æ®‘μ
°√–∑√«ß “∏“√≥ ÿ¢ ∂ππμ‘«“ππ∑å Õ”‡¿Õ‡¡◊Õß ®—ßÀ«—¥ππ∑∫ÿ√’ 11000

064-068.indd   67 2/8/12   2:58 PM




